
 
 

1 
 

Zur Historie des Apostels Jakobus  

- Judäa und Galiläa zur Zeit Jesu nach Spanien - 

Dr. Hans Jürgen Arens, Emmerich 

1. Vorbemerkung: 

„Die ethische Verantwortung des Historikers … gegenüber Wissenschaft und Leser verlangt 

daher, auf alle vorgefassten Deutungsmuster zu verzichten, die den Blick auf die Quellen und 

Ereignisse verstellen!“1 Daher ist seine wesentliche Forderung: „Am Anfang jeder 

Spurensuche steht die Achtung vor den Quellen.“1 

Vorgefasste und unbegründete Vermutungen dürfen nicht Grundlage von Ausführungen zur 

Geschichte des Apostels Jakobus sein.2 

  

2. Wirtschaft und Politik im Herrschaftsbereich von Herodes I.3 

Herodes, der auch socius et amicus populi Romani bezeichnet wurde, war ein königlicher 

Vasall von Kaiser Augustus und nach Flavius Josephus der drittmächtigste Mann zur Zeit des 

römischen Kaisers Augustus; Herodes als Klientelfürst zu benennen, evoziert drittrangige 

Bedeutung seiner Person im römischen Imperium. Dies entspricht nicht den Fakten. Römer 

staunten in jener Zeit, daß das geographisch kleine Herrschaftsgebiet des Herodes I. als die 

wohlhabendste Region im Römischen Imperium galt. „Ganz von selbst drängte sich dem 

Cäsar und den Soldaten der Gedanke auf, daß das Reich des Herodes im Verhältnis zu seinen 

Leistungen viel zu klein sei.“4  

Für israelische Archäologen ist Herodes I. einer der größten Bauherren der ganzen 

Menschheitsgeschichte, ist also z.B. vergleichbar mit ägyptischen Pharaonen. 

Herodes I. praktizierte eine maßvolle Steuerpolitik5; Meinungen über Ausbeutung der 

Bevölkerung sind unbegründet. 

Wesentlich für den Reichtum im Herrschaftsgebiet des Herodes I. ist die immense 

Ausweitung des internationalen Handels. Die Häfen des Landes, neben (Flavia Joppe)/Jaffa, 

Gaza und insbesondere der Bau des Hafens Carsarea Maritima sind entscheidende Faktoren 

für die Ausprägung des enorm starken internationalen Handels. Der in das Meer gebaute 

Hafen Caesarea Maritima hatte nach Auskunft amerikanischer Archäologen eine 

Umschlagskapazität von 40 Schiffen gleichzeitig.6 

Die Warenstruktur des Handels war sehr differenziert; ein bedeutender Schwerpunkt war der 

Metallbereich um Kupfer (Konzession des Kupferabbaus auf Zypern durch Augustus an 

 
1 Thiede, Carsten Peter, Ein Fisch für den Römischen Kaiser, Juden, Griechen, Römer: Die Welt des Jesus 
Christus, Bergisch-Gladbach, 2. Auflage Januar 2002, S. 308; 
2 Vgl.: Bottineau, Yves, Der Weg der Jakobspilger, Bergisch-Gladbach, 1987, S. 28 ff., der vorgab, es sei nicht 
vorstellbar, daß ein Mensch von Judäa, Galiläa nach Galicien reisen würde, um das Evangelium zu verkünden. 
3 Vgl.: Arens, Hans Jürgen, Herodes I., Wegbereiter des Christentums, Wirtschaft und Politik zur Zeit der 
Herodes-Dynastie, Hamburg 2014, 
4 Arens, H. J. Herodes I.. A.a.O. S. 27; 
5 Vgl.: Vgl.: Gabba, Emilio, The Finance of King Herod I., in Greece and Rome Eretz Israel, Jerusalem 1990, S. 
160-168; 
6 Vgl.: Raban, A., The Harbour of Sebastos (Caesarea Maritima) in its Roman Mediterranean Context, BAR 
International Series 1930, 2009, Oxford, England, S. 2 und S. 49f.; 



 
 

2 
 

Herodes I.) und Zinn, das seit minoischer Zeit traditionell aus Kasteron (hebräisch)/Cornwall 

und Galicien importiert wurde, um Bronze herzustellen.7 

Ein weiteres wesentliches Faktum ist die finanzielle Begleitung des weltweiten Handels durch 

ein leistungsfähiges Bank-System.8 Der Tempel in Jerusalem hatte, wie regelmäßig in der 

Levante seit altersher, die Funktion einer Bank und begleitete die internationalen 

Handelsgeschäfte mit Finanzprodukten, Lombardkrediten, Einlagen u.v.a.m. Diese Praxis 

wurde so bereits Jahrhunderte früher auch in Ugarit ausgeübt 9. Die Goldeinlagerungen im 

Tempel von Jerusalem waren so groß, daß die beiden römischen Bankräuber Crassus und 

Titus (nach der Eroberung von Jerusalem 70 n. Chr.) zu ihrer Zeit die jeweils reichsten 

Männer im Römischen Imperium waren. 

Der mediterrane Handel wurde zur Zeit der Herodes-Dynastie vor allem über die Häfen seines 

Einflussbereichs abgewickelt. Caesarea Maritima, Jaffa (Flavia Joppe) und Gaza hatten die 

Funktion weltweiter Handelszentren (HUB); sie verbanden die wesentlichen 

Wirtschaftszentren im römischen Imperium, so auch die Getreideversorgung der 

Millionenstadt Rom! 

Das für die Bronzeherstellung wesentliche Zinn wurde aus Cornwall und Galicien in die 

Levante transportiert. Der Handel mit Zinn war nicht nur wegen seiner zentralen Bedeutung 

für die Herstellung von Gerätschaften aus Bronze wichtig, sondern zog auch Seeräuber an, die 

schnellen Gewinn anstrebten. 

In der Regierungszeit Kaiser Augustus wurde die Seeräuberei bekämpft. An diesem Kampf 

beteiligte sich Herodes I. In Galicien wurde daher die Hafenfestung Kat-Ira nahe bei der 

späteren Siedlung Santiago de Compostela gebaut, um den Transport von Zinn, Silber und 

Gold zu sichern.10 

Handelswege, Finanzwesen, Theater, Literaturproduktion, Religionsvermischung mit 

multikulturellen Dialogen forderten Christen heraus und sie bestanden diese 

Herausforderungen.11 

„Als Jesus zu den Fischern am See Genesareth ging … ist er durch seine Schulbildung und 

Berufstätigkeit ausgestattet; er ist dreisprachig und beherrscht ein Handwerk.“12 (Baumeister). 

Die Anhänger Jesu, hier die Apostel Petrus, Andreas (Vater Jona), Jakobus d.Ä. und Johannes 

(Vater Zebedäus), sind Söhne mittelständischer Fischereiunternehmer; diese hatten 

selbstverständlich Geschäftsbeziehungen nach Magdala, zum Zentrum der Fischverarbeitung 

und des internationalen Handels mit den im Römischen Reich als Delikatessen gehandelten 

Fischen vom See Genesareth.13 

 

 
7 Vgl.: Arens, H. J., Herodes I, a.a.O. S. 53 - 58 
8 Vgl.: Arens, H. J., Herodes I, a.a.O. S.81 -94; vgl. auch Thiede, C.P. Ein Fisch a.a.O. S.384f.; 
9 Vgl. Ebenda S. 31 f.; 
10 Vgl.: Ebenda, S. 39 ff.; 
11 Vgl.: Thiede, C.P., Ein Fisch a.a.O. S 384 f.; 
12 Vgl.: Thiede, C.P., Ein Fisch a.a.O. S. 86; 
13 Vgl.: Ebenda, S.103; S. 211 wird Wiesbaden als Zielort des Fischhandels erwähnt; vgl. auch ebenda, S.329 



 
 

3 
 

Die Apostel waren des Lesens und Schreibens kundig, sprachen neben Aramäisch Griechisch 

und lasen hebräische Texte. Sie hatten vom Beruf her (internationaler Fischhandel) Kontakte 

in das internationale Handelsgeschäft.14 

Das Schlüsseldokument für das Verständnis und die Akzeptanz der Kernbotschaft von Jesus 

als Sohn Gottes ist neben dem Lukas-Evangelium ein fragmentarischer Text aus der 4. Höhle 

in Qumran. Dort heißt es: „Er wird der Sohn Gottes genannt werden, und sie werden ihn Sohn 

des Höchsten nennen.“15 

Nach Tod und Auferstehung Jesu suchten die Apostel die Nähe Gottesfürchtiger, Freunde des 

jüdischen Volkes. Dies half alsbald den Aposteln zu Kontakten zu „ersten Christen“ auf ihren 

Reisen; sie sprachen in Synagogen über Jesus von Jude zu Jude, manche Nicht-Juden hörten 

zu.16 

Die Kernbotschaft lautete: Gib dich in Gottes Hand“ und sei so erlöst von egoistischem Tun. 

Erlösung heißt also, sich auf Gott einzustimmen, zu wissen, daß Christus uns aus unseren 

Verstrickungen befreite, wir berufen sind, uns nicht alleine auf unsere Potentiale, unser Selbst 

zu verlassen. 

Marktpotentiale und Kommunikationsfähigkeiten durch differenzierte schriftliche christliche 

Berichterstattung schufen den frühen Christen Zugangsmöglichkeiten zu breiten 

Bevölkerungsschichten.17 Dieser Durchbruch lässt sich auf die Jahre nach 64 n.Chr. datieren. 

 

3. Judäa/Galiläa – Verbindungen nach Spanien 

 

Der Forschungsstand aus dem Jahre 1982 ist seitens der „Deutsche Jakobusgesellschaft“, 

„DJG“ bis heute – 2026 - nicht aktualisiert. 

Bottineau, Kronzeuge der „DJG“, hält es für nicht vorstellbar, daß ein Mensch aus Galiläa in 

den fernen Nordwesten Europas reiste. Bottineau kannte offensichtlich die wirtschaftlichen 

Verflechtungen z.B. über den Zinnhandel seit spätestens den Zeiten der Minoer (ca. 2500 und 

1500 v. Chr. Kreta, östlicher Mittelmeerraum) nicht. Selbst die Fertiger der „Himmelsscheibe 

von Nebra“ vor ca. 3600 Jahren verwendeten Kupfer aus Cornwall, Südwest England. Es ist 

deutlich: Internationaler Handel war schon lange verbindendes Element vieler Völker. 

Unterwasserarchäologen bestätigen diese Feststellungen und finden Schiffsladungen mit u.a. 

folgenden Frachtgütern: 

• Marmorsarkophage 

• Marmorblöcke und Säulentrommeln 

• Fertigteile für frühchristliche Kirchen.18 

• Kupfer- und Zinnbarren 

 
14 Vgl.: Thiede, C.P., Ein Fisch a.a.O. S 85, S. 191; 
15 Vgl.: Thiede, C.P., Ein Fisch a.a.O. S. 265 – 268; 
16 Vgl.: Ebenda, S. 89; 
17 Vgl.: Thiede, C.P. Ein Fisch a.a.O.S.251; 
18 Vgl.: Bass, Geprge F. Hrsg.: Taucher in die Vergangenheit, Unterwasser-Archäologen schreiben die Geschichte 
der Seefahrt, Luzern, Frankfurt 1972, S. 75, S. 137 – 139; 



 
 

4 
 

Aus Zypern ist ein Schiffswrack aus dem 2. Vorchristlichem Jahrhundert bekannt, das neben 

Mühlsteinen auch Zinnbaren als Transportgut führte. 

4. Jakobus – Martyrium und Wegtransport des Leichnams nach Galicien 

Der Apostel Jakobus wurde auf Geheiß von Herodes Agrippa um 41 (bis 44) n.Chr. in den 

Tagen der ungesäuerten Brote (ca. 24./25.März) zur Freude von Juden in Jerusalem enthauptet 

(Apostg.12, 1-4). 

Das Verbot des Kaisers Tiberius Claudius, 41 – 54 n. Chr., Leichen von zum Tode 

Verurteilter zu bestatten, begründete den Wegtransport des Apostel-Leichnams, der vor den 

Mauern der Stadt sich selbst überlassen bleiben sollte, damit Raubtiere den Leichnam 

beseitigten.19  

Im Judentum wird jedoch innerhalb von 24 Stunden der Leichnam eines Verstorbenen von der 

Chevra Kadischa der jeweiligen Gemeinde gewaschen, eingekleidet und bestattet.   

Notwendige Konsequenz aus der Differenz zwischen kaiserlichem Erlass und religiöser 

Praxis: der Diebstahl des Leichnams des Apostels Jakobus und geheimer Wegtransport in den 

westlichen Teil des Römischen Reiches – in die Zinn-Region Galicien, wo er nach 

mündlicher Tradition missioniert hatte. 

Wie ist ein Transport denkbar? Der nächste Hafen von Jerusalem aus ist der Hafen von Jaffa, 

(später Flavia Joppe). Hier lebte und arbeitete der frühe Anhänger Jesu, der Gerber Simon, der 

sein Haus nahe dem Hafen hatte.20 Berufliche Fähigkeiten und Hafennähe machten eine 

Verschiffung des Leichnams möglich. 

Die Schiffe auf der Route von Galicien, speziell von Iria (Flavia), die Zinnbarren nach Judäa 

transportierten, benötigten als Ballast für die Rückfahrt wertvolles Frachtgut, z.B. 

Marmorsarkophage bzw. Marmorbauteile. So ist es denkbar, daß der Leichnam des Apostels 

in einen Marmorsarkophag verladen wurde, um diesen nach Iria (Flavia) in Galicien zu 

verschiffen. So könnte die tradierte Aussage bestätigt werden, daß der Leichnam des Apostels 

„intra marmoricis“ verbracht worden sei. 

Einen weiteren, indirekten Hinweis auf die Zeit der Verfrachtung nach Galicien bietet der 

Zeitraum zwischen Ermordung des Apostels Jakobus d.Ä. in den Tagen der ungesäuerten 

Brote (vor dem Paschafest) im April des Jahres (41 bis) 44 und dem Tag des Patroziniums am 

25.7. eines Jahres. Der Todes- und hier speziell der Beerdigungstag ist der Tag des 

Patroziniums. Bei dem Apostel Jakobus liegen drei Monate zwischen Todes- und 

Beerdigungstag. 

Im ältesten lateinischen Martyrologium von Hieronymus aus dem 5. Jh. wird als Gedenktag 

des Apostel Jakobus der 25.7. eines Jahres erwähnt. Der er hl. Willibrord notierte Ende des 6. 

Jh. für den 25.7. eines Jahres als Tag des Patroziniums.21 In dieser Zeitspanne von drei 

Monaten musste die Seereise und die Mühsal, ein passendes Grab zu finden, erledigt worden 

sein.  

 
19 Vgl.: Thiede, C.P., Ein Fisch a.a.O. S.188f.; 
20 Vgl.: Apostelgeschichte, 10, 5-6; 
21 Vgl.: Mulligan, Dermot; Ó Croinin, Daibhi, Kauthen, Pierre, Re-discorvering St. Willibrord, Carlow`s impact on 
Medieval Europe, Carlow 2018, S. 120; 



 
 

5 
 

5. Historische Spurensuche bis zur (Wieder-) Auffindung des Apostelgrabes 

Die allgemeine Auffassung über die (Wieder-) Findung der Grablege des Apostels Jakobus 

im heutigen Santiago fußt auf der Geschichte, daß zwischen 820 und 830 n. Chr. ein 

Einsiedler namens Pelayo besondere Lichtphänomene, Sterne beobachtet habe, die auf das 

Apostelgrab hingewiesen hätten. 

Die Zeit ab dem 1. Jahrhundert, in dem nach der mündlichen Tradition der Apostel Jakobus in 

Galicien missionierte und im späteren Santiago in einem bereits bestehenden Grabmonument 

bestattet wurde, war durch enorme politische, religiöse Differenzen geprägt. Es gab im 

Spanien in diesem Zeitraum zahlreiche konfessionelle Differenzen zwischen Katholiken, 

Griechisch-Orthodoxen, Vertretern arianischer Konfession und Völker (Westgoten, Sueben, 

Vandalen, Alanen) und Mohammedanern, die im Kern (Ablehnung der Gottessohnschaft 

Jesu) ebenfalls arianischer Konfession waren. Die Region Galicien um das heutige Santiago 

war mehrere Jahrhunderte von arianischen Sueben besetzt. Arianer lehnten nicht nur die 

Gottessohnschaft Jesu ab – wie die Mohammedaner – sondern praktizierten keine 

Heiligenverehrung; Fürsprache der Heiligen spielte keine Rolle. – Selbst die später zur 

katholischen Kirche konvertierten Westgoten haben in ihren erhaltenen Kirchen im Raume 

Oviedo nur römisch anmutende Fresken, ohne Heiligendarstellungen. 

Weiterhin lebten dort vor allem Kelten, die im ganzen Römischen Reich, von Spanien bis 

nach Galatien (Region um Ankara, Türkei), verbreitet waren und vor allem für ihre 

Kenntnisse des Erzförderung, der Erzverhüttung und Herstellung von Metallprodukten 

bekannt waren. Sie konnten sich in ihrer Sprache überall verständigen, wie der hl. 

Hieronimus, Student im keltisch-römischen Trier und Reisender in der römischen Welt sowie 

Bibelübersetzer, beschrieb. An die Galater hat um 56 n. Chr. Paulus einen bedeutenden Brief 

gesandt. 

Kelten sind frühzeitig Christen geworden. Wann und wie ist nicht schriftlich fixiert. Kelten 

pflegten Geschichte mündlich weiter zu geben. Tertullian (155 – 222) schrieb in „adversus 

Judaeus“, die Kelten der Inseln, vor allem in Britannien, hätten zu seinen Lebenszeiten bereits 

das Evangelium angenommen.  

 Im Gegensatz zur römischen Kirche, die zahlreiche Märtyrer aus den Zeiten der 

Christenverfolgung kannte und verehrte, kannten Kelten diese Form der Verehrung von 

Heiligen nicht aus eigener Erfahrung, weil Christen nicht derart verfolgt wurden. 

Christen und das Christentum wurden unter der Vormacht des Islam in Spanischen Regionen 

ab 711 verfolgt. Mohammedaner haben in den von ihnen eroberten Regionen Spaniens so gut 

wie alle christlichen Hinweise, Bauwerke etc. ausgelöscht. 

In den 1990er Jahren erbrachten archäologische Ausgrabungen in Merida neue Erkenntnisse, 

die auch für das Verständnis der Historie des Apostel Jakobus für den Zeitraum von 

römischer, westgotischer und islamischer Zeit von Bedeutung sind: 

 

 



 
 

6 
 

6. Bedeutung der Augusta Emerita für das Verständnis der Heiligenverehrung in der 

Übergangszeit von römischer, westgotischer und islamischer Zeit22 

 

(Erz-)Bischöfe übernahmen die zivile Verwaltung der nun von römischer Zivilverwaltung 

verwaisten Stadt Merida und deren Region. 

Im bischöflichen Auftrag entstand um das Grab der verehrten Märtyrerin Eulalia Kirche, 

Kloster und eine Pilgerherberge (Xenodochium) für die Betreuung von Kranken und Pilgern 

aus Westeuropa und Nordafrika, weil die Verehrung der Märtyrerin Eulalia frühzeitig 

überregionale Bedeutung hatte.  

 

Die 

Kirche gilt als wichtige Keimzelle des Christentums auf der Iberischen Halbinsel und war  

das erste christliche Gotteshaus, das nach der Konstantinischen Wende in Hispanien 

außerhalb der Stadtmauern über dem Grabhügel von Santa Eulalia und in der Nähe des Ortes 

des Martyriums im 4. Jahrhundert errichtet wurde. Um die Kirche der hl. Eulalia wurde 

alsbald die Nekropole (Friedhof) errichtet.  

Innerhalb der Stadt wurde die römisch-westgotische Kirche Santa Jerusalem etwa im 6. Jh. 

errichtet, als Sitz des westgotischen Erzbistums von Emerita und Vorgängerbau der heutigen 

Konkathedrale Santa Maria de la Asuncion. Die erste Kirche wurde von den maurischen 

Invasoren zerstört. Die christliche Gemeinde musste mit dem Einfall der Mauren die Stadt 

verlassen und barg die Reliquien der hl. Eulalia. 

Diese Kirche hat für die Erforschung der Geschichte des Apostels Jakobus eine besondere 

Bedeutung, denn deren Portalstein führt diejenigen Namen von Heiligen auf, von denen in der 

Kirche Reliquien verehrt wurden: 

 
22 Vgl.: Macias, Aquilino Camacho, La Antigua Sede Metropolitana de Mérida, Proceso evolutivo de una „Iglesia 
local“, Merida 2006; 

https://de.wikipedia.org/wiki/Iberische_Halbinsel
https://de.wikipedia.org/wiki/Konstantinische_Wende
https://de.wikipedia.org/wiki/Hispanien


 
 

7 
 

Epigrafe mit Widmungen der Kirche: Santa Maria de todas las Virgines (601 – 687) mit 

Hinweisen auf die Reliquien verschiedener Heiliger23: 

„Crux de dicata hac aula ad nomen s(an)c(te) Marie gloriosissima matri(s) Domini notsri 

Hi(esu) Chri(sti) secun-dun carnem omniumque virginum princ(isis atque regi) ne cunctorum 

populorum catolice fidei (.. sub cu-)ius sacre are sunt reliquiae rcondita … de cruce D(omi)ni 

n(ostri) s(an)c(t)i Johanni Baptiste s(an)c(ti) Stefani ?...J/a(an)c(t)i. Johanni Evangeliste 

s(an)c(ti). Jacobi. s(an)c(t)e Eulalliae.Genesi.s(an)c(t)e Marcille.sub d(ie VIII kal(endas) 

Febru(arias e(ra)) … 

24   

Der Apostel Jakobus ist rechts unten in der vorletzten Zeile genannt. 

Dieser Stein wurde in der 2. Hälfte des 20. Jh. aus den Mauern der islamischen Festung 

herausgelöst, als Portalstein der westgotischen Kirche identifiziert. Der Stein belegt, welchen 

Heiligen diese Kirche geweiht ist. Es sind dies im Einzelnen in unserer Sprache: 

Jesus, konkretisiert durch eine Kreuzes-Reliquie25; Johannes der Täufer, der erste Märtyrer 

der hl Stefan, die Apostel Paulus, Johannes der Evangelist und sein Bruder Jakobus d.Ä., 

dann die Heiligen Julian, Eulalia, Tirso, Gines und Marcilla. 

Bemerkenswert ist die Reihenfolge der Nennungen: als erstes das Kreuz Jesu, das seit den 

Zeiten Konstantins und der Kreuzauffindung durch seine Mutter Helena bei Westgoten und 

Armeniern herausragend verehrt wird.26 

Die Liste der in Spanien besonders verehrten Heiligen wird durch den Namen des Apostels 

Jakobus angeführt; die weiteren Heiligen, bis auf die hl. Eulalia sind im außerspanischen 

kirchlichen Raum weniger (Gines – hl Genesius von Rom, Märtyrer des 3./4. Jh.) oder kaum 

bekannt. San Julian wird in Sevilla, San Tirso in Oviedo, Marcilla im spanischen Kulturraum 

verehrt;  

Dies ist die bisher älteste schriftliche Erwähnung des Apostels Jakobus in Spanien. 

 
23 Vgl.: Macias, A. C., a.a.O. S.132; 

24 Foto des Autors, 2011, Colección Visigoda. Merida; 
25 Vgl.: die Fresken asturische Kirchen im Raum Oviedo, die außer Kreuzen nur dekorative Darstellungen haben. 
Vgl.: Arens, H. J. Spurensuche zum wahren Jakob, Emmerich 2010; 
 



 
 

8 
 

Der Sitz des Erzbischofs von Emerita Augusta wurde im Zuge der arabischen Invasion 

1119/112027 „in perpetuum“ von dort nach Santiago de Compostela verlegt28, den 

Begräbnisort und Ort der besonderen Verehrung des Apostels Jakobus d.Ä. 

In der Bulle vom 23.Juni 1124 lautet der Text zur Historie von (Santiago de) Compostela: 

…Compostellane Beati Jacobi Ecclesiae cuius in ea venerandissimum corpus est positum  

…quam ad tempus concesseramus donec  Emeritana civitas christianorum dominio 

redderetur, presentis pagine auctoritate in perpetuum obtinendam confirmamaus. 

Im Ergebnis bedeutet dies, daß die Reliquien nach der Rückeroberung Meridas von den 

Mauren zurückzuerstatten sind. Eine andere Bulle geht davon aus, daß die die Reliquien „in 

perpetuum“, also für immer in Compostela verbleiben. 

7. Zeugnisse zur Missionstätigkeit des Apostel Jakobus d.Ä. in Spanien 

Zielregion der Missionstätigkeit des Apostels Jakobus d.Ä. war das Siedlungsgebiet der 

Kelten. Diese hatten in der Zeit der Antike traditionell Standorte in Regionen der Metall-

förderung, -verhüttung und Herstellung von Metallerzeugnissen. Kelten sprachen eine 

Sprache und pflegten traditionell spezielle soziale Strukturen. So hatten Frauen in Regionen 

der Erzverhüttung und Verarbeitung von Erz vielfach eine führende Stelle, da sie Kenntnisse 

um die Verarbeitung und Vermarktung von Metallerzeugnissen hatten. Diese Sozialstruktur 

von Kelten ist im zentralen Raum keltischer Herrschaft in Lothringen, an Saar, Maas und 

Mosel erforscht.29 

Eine spezielle Eigenart keltischer Kultur ist der Verzicht auf schriftliche Fassung von Wissen 

und Vorgehensweisen. Alle wesentlichen Daten wurden memoriert, also mündlich 

genauestens weitergegeben. 

Vor diesem Hintergrund kommt der Interpretation der Struktur keltischer Heiligenlegenden 

daher eine hohe Bedeutung zu. 

Nach der mündlichen Tradition brachten zwei Jünger des Apostels Jakobus, Athanasius und 

Theodor, den Leichnam nach Iria (Flavia). Die örtliche Autorität hat die beiden Männer 

zunächst festgesetzt – wer kommt mit einem Leichnam im Gepäck? -; sie konnten 

entkommen. Danach versuchten die beiden Begleiter die „Fürstin Lupa“ zu überzeugen, den 

Leichnam des Apostels in ihrem bereits bestehenden Familiengrab zu bestatten. Dies lehnte 

sie zunächst ab und forderte die Erfüllung eines nach keltischen Gesetzen erforderlichen 

Gottesurteils: die beiden Begleiter des Apostelleichnams sollten zwei besonders wilde Stiere 

einfangen und diese als Zugtiere für den Transport des Leichnams zum Grabmonument 

einsetzen.30 Dies gelang den beiden Begleitern und so wurde der Leichnam im Familiengrab 

der Lupa beigesetzt. 

 
27 Vgl.: Macias, A.C., a.a.O. S. 202 f.: 
28 Vgl.: Ebenda, S. 289; 
29 Vgl.: Grewing, Meinrad Maria, Hrsg.: Die Kelten, Druiden, Fürsten, Krieger, Edition Völklinger Hütte 2010, S. 
30 ff.; Fürstinnen der Kelten in den Erzregionen hatten eigene, gesondert errichtete Gräber, oft auch mit 
Erdhügeln überbaut. 
30 Vgl.: Arens, Hans Jürgen, Jakobus, Iroschotten, Bruderschaften, Handelsrecht und -politik, Aachen 2018, S. 18 
ff.; es gibt mehrere Beschreibungen des „Gottesurteils“ wegen der Bestattung von Heiligen. Das bekannteste 
dürfte jenes des Heiligen Wendalinus, St. Wendel, sein; 



 
 

9 
 

Der christlichen Tradition der Heiligenverehrung an deren Grab führte dazu, daß – wie in den 

Katakomben Roms – am Grabe des Heiligen Jakobus die Eucharistie gefeiert wurde. Der 

kleine Altar ist mit Stele und Altarplatte im Kloster „San Paio de antealtares“ in Santiago de 

Compostela zu sehen.31 

Reliquien des Apostels Jakobus d.Ä. sind bereits seit dem 5. Jahrhundert im Zentrum Europas 

in Torcello – erster Bischofssitz in der Lagune von Venedig – bezeugt. Diese Reliquie der 

linken Hand gelangte in den deutschen Reichsschatz. Königin Mathilda (1102 – 1167 – wurde 

als Ehefrau des deutschen Königs, später Kaisers Heinrich V. am 25.7. 1110 in Mainz zur 

Königin gekrönt. Nach dem Tod Ihres Mannes 1126 nahm sie die bedeutende Reliquie des 

Reichsschatzes mit nach England, die nach den Wirren der Zeiten heute in der Kirche St. 

Peter, in Marlow (GB) verehrt werden. 

Die Zahl der schriftlichen Dokumente zur Missionstätigkeit des Apostels Jakobus in Spanien 

sind zahlenmäßig überschaubar. 32 Im Brevarium Apostolorum aus dem 6. Jh. findet sich die 

älteste Erwähnung des Apostels Jakobus als Missionar in Spanien. In westgotischer Zeit 

plädierten Isidor von Sevilla und Julian von Toledo für die Missionstätigkeit des Apostel 

Jakobus in Spanien aus. 

Andere Schriften berichten über Missionstätigkeiten von Aposteln in Spanien – ohne 

Nennung des Namens Jakobus.  

Flores von Lyon gibt 840 den Hinweis auf das Apostelgrab in Spanien. 

In England, Irland gab es eine Tradition der Jakobusverehrung, die insbesondere von Aldhelm 

von Malmesbury, Abt und Bischof, schriftlich und durch Weihe eines Altares zu Ehren des 

Apostels Jakobus fixiert wurde. Willibrord, irischer Apostel der Region Rhein-Maas-Mosel, 

und Schüler Aldhelms von Malmesbury hat diese Verehrung des Apostels Jakobus 

beibehalten. Papst Sergius I. (687–701) schenkte ihm daher bei seiner Bischofsweihe u.a. 

Reliquien des Apostels Jakobus d.Ä. Teile des Gewandes des Apostels Jakobus sind so nach 

der Abtei St. Willibrord, Echternach, gelangt. Weitere Reliquien des Apostels Jakobus sind 

um 855 in Echternach, in der kaiserlichen Reichsabtei Sankt Salvator, Prüm (Kaiser Lothars 

Grablege) bezeugt. 

Diese Reliquien weisen darauf hin, daß vor bzw. in der Zeit der Wiederauffindung des Grabes 

des Apostels Jakobus in Santiago um 820 eine Verehrung des Apostels praktiziert und durch 

Reliquien gefestigt wurde. 

8. Heiligenverehrung – Entwicklungen und Grundlage für die Bewertung von 

Frömmigkeitsübungen33 

Seit frühester apostolischer Zeit (1 Joh 1,3.7) wird die Gemeinschaft miteinander gelebt und 

in der Eucharistie gefeiert. „Gemeinschaft ist darum als Schlüsselbegriff im Verständnis der 

alten Kirche anzusehen.“34 Hieraus folgt die „communio sanctorum“. 

 
31 Vgl.: Arens, Hans Jürgen, Jakobus, Apostel der Ibero-Kelten, Aachen, 2. Auflage 2017, S. 240 ff.; 
32 Vgl.: Arens, H. J. Jakobus, Apostel der Ibero-Kelten, a.a.O. S. 264 ff.;  
33 Vgl.: Angenendt, Arnold, Heilige und Reliquien, Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christentum bis zur 
Gegenwart,2. Auflage, Hamburg 2007, S. 33 ff; S. 236 ff 
34 Angenendt, Arnold, a.a.O. S. 33 ff.; - auch weitere Ausführungen basieren auf Angenendt, A.; 

https://de.wikipedia.org/wiki/Sergius_I._(Papst)


 
 

10 
 

Die Verehrung der Märtyrer brachte in der Kirche einen Strom an Religiosität, weil der 

Märtyrer mit seiner Lebenshingabe mit reichem Lohn bei Gott weilte. Nach Origines (+ 

253/54) heißt beten, in die Gesinnung Jesu Christi eingehen und so dem Willen Gottes zu 

folgen. Zusatzinformationen brachten im 2. und 3. Jh. die „Acta apostolorum“, in der jedem 

der 12 Apostel ein eigenes Missionsgebiet zugeschrieben als auch eine eigene Geschichte zu 

erkannt wurde. In der Folge stellten sich Sonderentwicklungen ein, die heute weniger 

nachvollziehbar sind.35 

Im ausgehenden Mittelalter, das einerseits als kirchenfrömmste Zeit betrachtet wird, 

andererseits die Spannungen hervorbrachte, die alsbald zu heftigen Reaktionen in der Zeit der 

Reformation führten36 herrschte eine eigene Wunder- und Reliquienfrömmigkeit Es ging wohl 

auch um Zurückhaltung gegenüber der Kirchenfrömmigkeit der Massen einerseits und die 

verinnerlichten Frömmigkeitsformen andererseits. 

Der Kult der Heiligen und Reliquien hörte ab der Reformationszeit in weiten Teilen 

Nordeuropas abrupt auf. Es wurde darum erbittert gekämpft. Erasmus von Rotterdam 

verspottete die Pilger mit seiner Schrift „Vom Lob der Torheit“ (1509). Martin Luther zählte 

ebenfalls zu den Spöttern der damaligen Form der Heiligen- und Reliquienverehrern. Wunder 

wurden als Teufelswerk erklärt, durchgeführt von Pfaffen um Geld aufzubringen.37 

Die ablehnende Haltung zur Heiligen- und Reliquienverehrung hat sich im reformatorischen 

Bereich weitgehend erhalten. Diese könnte die Begründung dafür sein, an der Ablehnung der 

Möglichkeit des Apostelgrabes in Santiago de Compostela festzuhalten.  Gleichwohl ist es 

erstaunlich, daß sich heute viele Protestanten, vor allem Lutheraner verschiedener 

Nationalitäten auf den Jakobsweg machen, um durch die Erfahrung einer fordernden 

Wallfahrt den Apostel Jakobus zu ehren und vielleicht durch Verzicht auf „leichtes Leben“, 

Reflexion über sich selbst sowie Gott und den Heiligen Jakobus einen eigenen 

Perspektivenwechsel zu ermöglichen.  

Auch verdichtet sich der Eindruck, daß die vorgefasste Meinung von Y. Bottineau zur 

Unwahrscheinlichkeit einer Reise des Apostels Jakobus von Judäa nach Galicien, auf der 

Betrugsvariante fußt. Die Historie des Apostels Jakobus sei eine Masche von Kirchenmänner 

gewesen, um Vorrang zu begründen, Macht und Geldzufluss zu sichern. 

Der Wissenschaftstheoretiker Hübner argumentiert: Der Mythos sei Ausgangspunkt 

argumentierenden, empirischen Denkens; Überlegenheit der Wissenschaft sei allein eine 

faktisch-historische, keine zwingende Rationalität.38 

Es ist letztlich jedem belassen, welcher Meinung er folgt. Erfahrungen im religiösen Bereich 

sind kaum zu objektivieren. Entscheidend sind die später erfolgenden Taten und praktizierten 

Einstellungen.  

Bitten wir den Apostel Jakobus, für uns Fürsprecher zu sein, daß Gott uns auf unserem 

Lebens-Weg begleitet, stärkt, und uns zum Ziel führt, sein, Gottes Antlitz zu schauen! 

 
35 Vgl.: Ebenda S. 42 f.; 
36 Vgl.: Ebenda S.  230 ff; 
37 Vgl.: Ebenda, S. 236 f.: 
38 Vgl.: Ebenda S. 345; 


